Tvan Sasko
pomocni biskup zagrebacki
Uvod i homilija
u euharistijskome slavlju Ponedjeljka petoga tjedna kroz godinu
treega dana Trodnevnice za blagdan bl. Alojzija Stepinca

Bogosluzni prostor bl. Alojzija Stepinca (Kaptol 28)
9. veljace 2026., u 18 sati

U ovome prostoru koji svojim imenom svjedoci nasu povezanost s blazenim
Alojzijem (Stepincem); u predvecerje njegova blagdana, treCega dana duhovne
pripreme za sutrasnje slavlje, potaknuti Bozjim Duhom okupili smo se u zajednistvu
molitvenoga zahvaljivanja, u ljepoti dara BoZje prisutnosti koja jedina moze povezati
sva vremena i sva mjesta.

Dragi biskupe Vlado i braco prezbiteri, draga Bogoslovijska zajednico, drage
sestre redovnice, braco i sestre!

Liturgijski je spomendan svete Skolastike, sestre svetoga Benedikta. Tako se
vecerasnji susret u Bozjoj rijeci i euharistiji, koja je zaZivjela u snazi svetosti, proteze u
vremenskome rasponu od tisu¢u petsto godina, u kojima vidimo $to je Bozji Duh
ostvarivao i ostvario po ljudima koji su bili spremni slijediti njegov glas. Rodeni su
plodovi Radosne vijesti i kr§¢anske kulture koji su danas povjereni nama, da ih u
njihovoj ljepoti i obilju njegujemo, stitimo i njima hranimo nasu domovinu i nasu
Europu.

Dakle, ista snaga BoZjega Duha nas vjernike zdruZzuje u Kristovu otajstvenom
tijelu, u Crkvi, i prepoznaje se osobito u svjedocanstvu mucenika koje ostaje
evandeoska svjezina za sve ljude i za sve Zivotne okolnosti.

Gledaju¢i na$ hrvatski narod, nema dvojbe da je za nas blaZzeni Alojzije
svetacka dragocjenost koja nas, uz BlaZzenu Djevicu Mariju i svetoga Josipa, najvise
okuplja diljem svijeta. U njemu lako prepoznajemo privla¢nost zivota o kojemu
liturgija govori da nam je primjer, zagovorna pomoc i izvor dionistva u BoZjoj ljubavi.

Molimo s pouzdanjem na velike nakane Crkve i naroda.

Osim njih, svatko i ovoga 'Stepin¢eva' ima i neku svoju osobnu nakanu; svatko
ima nekoga s kime ga je Zivotno povezao blazeni Alojzije i potaknuo da mu bude
pratitelj u radostima i brigama.

Zato pred Gospodina stavljamo ljude i potrebe, priznajuci svoju grjesnost,

kajudi se i molec¢i milost oprostenja za sve §to zaprjeka za radost i mir.



Homilija

Liturgijska ¢itanja:
Pj8,6-7; Ps112,1-9; Lk 10, 38-42

1. Kada se trazilo koje bi Evandelje bilo najprikladnije za euharistijsko slavlje
spomena blazenoga Alojzija, posegnulo se za citanjima koja su predvidena za
mucenike.

I kao odgovarajuc¢i pronaden je dobro nam poznat odlomak iz Evandelja po
Ivanu (12. poglavlje): o donoSenju obilata roda po umiranju zrna, po njegovu
nestajanju u zemlji i po djelovanju koje je skriveno oc¢ima, ali se oc¢ituje u iznimnoj
ljepoti Zivota koji ne prestaje. To je ujedno i Evandelje o odnosu prema vremenitome
zivotu i o sluZenju u nesebi¢nosti.

Na prvi pogled ¢ini se da danasnje Evandelje nije izravno povezano s tim
naglascima, ali nije tako. U svakome evandeoskome dijelu naci ¢emo istu bit pa stoga
i prikladnost koja nam se otkriva u svojoj 8irini i dubini, kao odraZaj BoZje mudrosti

koja nam je progovorila sa stranice Knjige Sirahove.

2. Danasnje Evandelje - koje nam je takoder blisko - u dinamici liturgijskoga
slavlja navijeSta Boga po svetoj Skolastici o kojoj nemamo puno, nemamo skoro
nikakvih podataka. Znamo tek da je, zajedno sa svojim bratom Benediktom,
prihvatila zivot u duhu monaske predaje. I to bi uglavnom bilo to: poznato nam je
njezino ime i poneka zgoda koja se pocela prenositi kasnije.

Zbog toga se opravdano namece sljedece pitanje: Kako to da se u Crkvi
nerijetko spominjemo osoba o kojima nema puno povijesnih podataka, koje za sobom
nisu ostavile neki snaZniji trag, spomenik, zapise? Kako to da ih se spominjemo
stolje¢ima, u raznim okolnostima; da ih zazivamo u molitvama?

Takva su pitanja osobito izazovna u nasemu vremenu, kada se toliki trude biti
poznati, videni, ugledni; kada se nastoje prekrojiti Zivotopisi, stvoriti dojmovi o
veli¢ini uma, utjecaja i djela?

Odgovor je - evandeoski gledano - jednostavan: zrno je nedohvatljivo, ali su
vidljivi njegovi plodovi. Najveca pohvala zrnu jesu njegovi plodovi. Crkva je tu snagu
prepoznala u svome krilu, u Bozjim ljudima, u onome za $to je znala i zna da dolazi
od Boga.

U to stane i na$ susret sa svetom Skolastikom i s blaZzenim Alojzijem.



3. Zadnja recenica dodatno otkriva ili nadopunjuje odgovor koji moZze i nama
pomod¢i u zivljenju svakidasnjice i u bistrenju pogleda na Zivotne okolnosti i na
vrijednost poziva kojim je svatko pozvan biti Kristov u¢enik i ucenica.

Isus odgovarajuci Marti da se brine i uznemiruje za mnogo, a potrebno je jedno,
izgovara recenicu koja do danas ostaje nadahnuéem nebrojenim tumacima i koja je
puna obecanja: ,Marija je uistinu izabrala bolji dio, koji joj se nece oduzeti.”

A Sto je to, braco i sestre, Sto nam se u zivotu ne oduzima? Jesu li to: zdravlje,
materijalna dobra, medusobni odnosi i povezanosti, radost, uspjeh pa i sam Zzivot?
Zakljucak se namece: oduzima se u konacnici sve.

Ipak, Isus daje obecanje u Bozjoj rijeci koja ne prolazi (usp. Mt 24, 35; Lk 21,33).
Sve ¢e proci, i nebo i zemlja ali ne i njegove rijeci. BoZja rijec ostaje. Mi ih slusamo, ¢itamo
nakon dva tisucljeca, kada od Marte i Marije na zemlji nema ni prasine. No, rije¢ koju
nam je Isus i vec€eras podario jos uvijek vrijedi.

Dakle, u naSemu Zivotu postoji nesto sto nam se nece oduzeti. To je Radosna
vijest, a ona uvijek zvuci kao paradoks, kao proturjec¢je. Naime, sva liturgija, sva vjera,
a moze se reci i sav napor u ljudskome Zivotu usmjeren je prema nadvladavanju
prolaznosti, usredotocen na borbu protiv nametljive i lako provjerljive nestalnosti
svijeta. Pa ipak, nesto ostaje.

Stoga, i Isusove rijeci i to da se mi veceras nalazimo ovdje, stolje¢ima nakon
smrti sv. Skolastike i Sezdeset i Sest godina nakon smrti kardinala Stepinca, ima
smisla. U nasim Zzivotima, pred ocitos¢u prolaznosti, postoje odrazaji prisutnosti

vje¢nosti.

4. U nama zivi ¢eznja koja nas nosi u radu, u susretima s drugim ljudima, u
planiranju; postoje poticaji koji daju vrijednost nasoj prolaznosti i njih stavljamo u
neki oblik spomena, u ¢udesnu prisutnost povjerenu zabiljeZzenoj slici, zvuku,
rije¢ima, nekom djelu, neznatnom predmetu... Sve to kao odrazaj vjecnosti.

To je sasvim konkretan znak koji ¢ovjeka razlikuje od drugih Zivih bi¢a. U
nama ljudima postoji nesto sto nas tjera prema Zzivotu onkraj smrti. Tako ostaje na
kraju jednostavan i zahtjevan dar. Jednostavan, jer nam daje nadu, a zahtjevan kada
ga trebamo Zivjeti.

Papa, sveti Grgur Veliki, od kojega su nam ostali zapisane neke dogodovstine
iz Zivota svete Skolastike, tumacec¢i ovo Evandelje kaZe da Isus govori o boljemu
dijelu koji je izabrala Marija, rekavsi tako da je i Martin pristup dobar. Marijin je bolji
jer on ostaje. Ostaje otajstvo, ostaje odnos s Bogom i s ljudima, ostaje izvor svakoga

dobra. Taj se ne moze oduzeti.



Sve $to se zaustavlja na zemaljskome ima svoju konacnost i prestaje. Zapravo,
od takvoga djela ostaje samo ono sto je rodeno iz nesebi¢nosti i $to je raslo snagom

vjecnoga.

5. Gledajuci zivot blazenoga Alojzija, nije li se radilo ba$ o tome, o onome $to
je on izabrao i $to nitko i niSta na zemlji ne moZe oduzeti.

Zemaljska vlast nudila mu je ono Sto zemaljska vlast jedino moZe dati -
prolaznost. A on je izabrao bolji dio i progovarao istinom, to jest - vje¢nosc¢u. I kada
su mislili da su ga najviSe ogranicili, on je postao slobodnijim; kada su ga pokusali
bio zivotniji.

Kolike li pouke za nas danas!

Bilo koja zemaljska mo¢ i vlast, i ona koja je naucila krs¢anske rijeci i sintaksu;
i ona koja je usvojila nekoliko poboznih gesta, kada nudi samo prolazno, Zeli ukloniti
i oduzeti vjecnost. Zato je potrebno trajno biti na oprezu.

Dobro je re¢eno: Najmanje sto neka zemaljska viast moZe dati jesu materijalna dobra,
ma koliko on velika bila. S pomoc¢u njih se obi¢no zeli oduzeti ili potkupiti: glas, istina,
sloboda, radost, savjest. I potrebno je na to upozoravati: najprije istina, postovanje

prema otajstvu zivota, vje¢nost i nebesko kraljevstvo, a ostalo ¢e biti nadodano.

6. Radi toga je vazno zastati i uciti od svetaca. Sveta Skolastika nosi ime koje
obiljezuje '$kolarce', $to se najprije odnosilo na ucitelje, na ljude koji postuju skolu, na
osobe koje slijede neko Skolsko ucenje. I kada znamo $to su sve benediktinci i
benediktinke ucinili upravo u poucavanju i kulturi, dobro je pripaziti da ne
zanemarimo ucenje.

Drago mi je da su s nama bogoslovi. Jer, i u Crkvi se, govoreci o duhovnostii o
crkvenim sluzbama, puno puta ¢uje da je dosta biti otvoren milosti i da nije vazno
znanje. Kako Evandelje, Marija do nogu Isusovih, tako i Skolastika i blazeni Alojzije,
itekako govore o potrebi za ucenjem.

Koliko je samo naSemu BlaZeniku, uz bogato i teSko Zzivotno iskustvo,
pomoglo dobro obrazovanje, poznavanje povijesnih, drustvenih okolnosti,
poznavanje filozofije, teologije, jezika... da bi mogao sluZiti, slijediti dobro, pomagati
ljudima i prepoznavati zlo koje se redovito pojavljuje pod nekom manje ili vise

dopadljivom krinkom.



Bas je to razlog da je i danas osporavan, jer je svjedocio vje¢nost, ono sto se
nece oduzeti ¢ovjeku koji slusa Gospodina. Takvo je krs¢ansko svjedocanstvo; takvo
je mucenistvo.

Ono ostaje opisivo trima rije¢ima koje smo posvojili iz gr¢koga i latinskoga.
Ve¢ sam spomenuo paradoks. Mucenistvo je trajni paradoks (para-dokeo): darivanjem
zivota, spremnos¢u na umiranje i umiranjem za bliznje, umnaZa se zivot, dakle nesto
suprotno misljenju koje je uvrijeZeno ili nametnuo kao istinito. U tome je smislu
mucenistvo trajno kontroverzno, kontradiktorno (proturje¢no); ono je i apsurdno u
doslovnosti znacenja: nesto $to je neugodno c¢uti, $to ne zvuci dobro (ab-sardus), ako
se izuzme Isusa Krista, njegov kriZ i uskrsnuce.

I ako nam netko kaZze da smo takvi: kontroverzni i apsurdni, nemojmo se ljutiti,
ako misle na evandeosko Zivljenje, nego se radujmo, jer - dok smo takvi - ostat ce
najljepse, ono sto nam se ne¢e oduzeti, vje¢nost na zemlji, prisutna ljubav koja tjesi i
obnavlja. Nevidljiva, ali s obiljem ukusnih i mirisnih plodova.

Za kraj ostavljam u usSima i srcu stih iz Posljednice koja se danas o svetoj
Skolastici pjeva u benediktinskim zajednicama:

» Irahe nos odoribus, pasce et uberibus immortalis glériae.”

,Privuci nas mirisima, nahrani nas plodovima slave svoje besmrtne!”

Amen.



